
Warum Astrologie von vielen Menschen abgelehnt und
sogar verteufelt wird: Ein geschichtlicher Abriss

Einleitung: Die Paradoxie der Ablehnung
Astrologie gehört zu den ältesten Wissensformen der Menschheit und wurde über Jahrtausende von den gebildetsten
Köpfen ihrer Zeit praktiziert – von babylonischen Priestern über griechische Philosophen bis zu Renaissance-Gelehrten.
Dennoch ist kaum eine Disziplin in der westlichen Welt so konsequent bekämpft, diffamiert und "verteufelt" worden.
Diese Ablehnung folgte selten rationalen oder wissenschaftlichen Erwägungen, sondern entsprang meist handfesten
Machtinteressen: theologischen Monopolansprüchen, politischer Kontrolle und später der Abgrenzung wissenschaftli-
cher Eliten. Die Geschichte der Astrologie-Kritik ist daher weniger eine Geschichte des Irrtums als eine Geschichte von
Machtkämpfen um Deutungshoheit.

1. Die griechisch-römische Ambivalenz: Erste Kontrollversu-
che

Philosophische Vorbehalte als Elitendiskurs
Bereits in der Antike gab es astrologiekritische Stimmen, doch diese waren selten grundsätzlich. Cicero kritisierte in
"De divinatione" astrologische Vorhersagen – allerdings aus philosophisch-skeptischen Gründen und als Angehöriger
der stoischen Akademie, die um intellektuelle Vorherrschaft rang. Bemerkenswert: Cicero lehnte keineswegs alle Man-
tik ab, sondern nur jene Formen, die nicht der römischen Staatstradition entsprachen. Die Kritik war also selektiv und
machtpolitisch motiviert.

Römische Astrologenverbote: Politische Kontrolle
Weitaus aufschlussreicher sind die wiederholten Astrologenverbote im Römischen Reich (z.B. 33 v. Chr., 16 n. Chr., un-
ter Tiberius, Vitellius, Vespasian). Diese Verbote richteten sich nie gegen Astrologie als solche – die Kaiser beschäftig-
ten selbst Hofastrologen. Verboten wurde vielmehr die private Konsultation von Astrologen durch Bürger, insbesondere
bezüglich des Kaisers oder politischer Ereignisse. Der Grund war offensichtlich: Astrologische Prognosen konnten poli-
tische Verschwörungen legitimieren oder das Ende einer Herrschaft vorhersagen. Hier zeigt sich das Muster, das die Ge-
schichte durchzieht: Nicht die Methode wurde abgelehnt, sondern ihre unkontrollierte Verfügbarkeit.

2. Die christliche Wende: Theologische Monopolisierung der
Zukunft

Die Kirchenväter: Augustinus und die Willensfreiheit
Mit dem Aufstieg des Christentums verschärfte sich die Ablehnung fundamental, allerdings aus spezifisch theologi-
schen Machtinteressen. Augustinus von Hippo (354-430) formulierte in seinen "Confessiones" und "De civitate Dei"
die wirkmächtigste Kritik: Astrologie verstoße gegen die göttliche Vorsehung und den freien Willen des Menschen.
Die Machtfrage dahinter: Wenn Sterne und Planeten das Schicksal bestimmen, welche Rolle spielt dann die Kirche
als Vermittlerin des göttlichen Willens? Augustinus' Argumentation war weniger philosophisch als institutionell: Die
Kirche beanspruchte das Monopol auf Zukunftsdeutung – durch Propheten, Heilige und kirchliche Sakramente. Astrolo-
gen wurden zu Konkurrenten um die Kontrolle über Lebensorientierung und Sinndeutung.
Die Verleumdung: Augustinus unterstellte Astrologen Kontakt mit Dämonen. Dieser Vorwurf – sachlich absurd, da As-
trologen mit mathematischen Berechnungen arbeiteten – erwies sich als wirksame Diffamierungsstrategie. Aus wissen-
schaftlich arbeitenden Gelehrten wurden "Handlanger des Teufels". Diese Dämonisierung hatte nichts mit der tatsächli-
chen Praxis zu tun, sondern war rhetorisches Machtinstrument.

Konzilsbeschlüsse: Institutionelle Verfestigung
Das Konzil von Toledo (400) und spätere kirchliche Synoden verboten astrologische Praktiken. Bezeichnend ist, dass
diese Verbote parallel zur Etablierung der Kirche als Staatsreligion erfolgten. Je mehr die Kirche weltliche Macht er-
langte, desto schärfer verfolgte sie konkurrierende Deutungssysteme. Die Begründung war stets theologisch, die Moti-
vation machtpolitisch: Wer die Zukunft deuten kann, hat Einfluss auf Gegenwart.

3. Mittelalter: Verbote bei gleichzeitiger Nutzung



Das Paradox der kirchlichen Praxis
Das Mittelalter zeigt die Heuchelei der Ablehnung besonders deutlich. Offiziell war Astrologie verboten und "Teufels-
werk". Gleichzeitig praktizierten Päpste, Bischöfe und Klöster Astrologie – sei es für die Bestimmung günstiger Zeit-
punkte (Elektionen), medizinische Diagnosen oder politische Entscheidungen. Päpste wie Sixtus IV., Julius II. und Leo
X. beschäftigten Hofastrologen.
Die Doppelmoral offenbart das Motiv: Es ging nie um die Frage, ob Astrologie funktioniert, sondern wer sie nutzen
darf. Die Elite behielt sich astrologisches Wissen vor, während es dem Volk als Ketzerei verboten wurde. Dies sicherte
Wissensvorsprung und Kontrolle.

Universitäre Astrologie vs. Volksastrologie
An mittelalterlichen Universitäten (Paris, Bologna, Oxford) war Astrologie Teil des Quadriviums und wurde als mathe-
matische Wissenschaft gelehrt. Gleichzeitig verfolgte die Inquisition "niedere" Astrologen und Wahrsager. Diese Tren-
nung war keine inhaltliche, sondern eine soziale: Bildungseliten durften Astrologie betreiben, das gemeine Volk nicht.
Ablehnung als Klassenprivileg.

4. Renaissance und Reformation: Neue Fronten

Die Bulle "Coeli et terrae" (1586): Politische Ängste
Papst Sixtus V. erließ 1586 eine Bulle gegen "abergläubische" Astrologie – nachdem astrologische Prognosen politische
Unruhen geschürt hatten. Wieder zeigt sich: Die Kritik erfolgte aus Angst vor politischer Destabilisierung, nicht aus er-
kenntnistheoretischen Gründen. Erlaubt blieb interessanterweise "natürliche" Astrologie (Wetter, Landwirtschaft, Medi-
zin) – also jene Bereiche, die politisch ungefährlich waren.

Luther und Calvin: Prädestination vs. Sterne
Die Reformatoren verschärften die Ablehnung aus eigener theologischer Machtlogik. Wenn Gott allein das Schicksal
vorherbestimmt (Prädestination), können Sterne keine Rolle spielen – das würde Gottes Allmacht schmälern. Luther
nannte Astrologie "Teufelswerk", Calvin "gotteslästerlich".
Doch auch hier die Inkonsequenz: Melanchthon, Luthers engster Mitarbeiter, praktizierte Astrologie zeitlebens und
lehrte sie an der Universität Wittenberg. Luther duldete dies stillschweigend. Die Ablehnung war also rhetorisch-strate-
gisch, nicht prinzipiell.

5. Die Aufklärung: Triumph der mechanistischen Weltordnung

Das neue Machtinstrument: "Wissenschaftlichkeit"
Mit der Aufklärung verlagerte sich die Ablehnung von der Theologie zur entstehenden Naturwissenschaft – und damit
zu neuen Eliten mit neuem Deutungsmonopol. Die Argumente änderten sich, die Machtfrage blieb: Wer darf legitimes
Wissen über die Welt produzieren?

Newtons Mechanik und die "Entzauberung"
Isaac Newton (1643-1727) selbst praktizierte zeitlebens Alchemie und beschäftigte sich intensiv mit hermetischen
Schriften – Fakten, die bis ins 20. Jahrhundert verschwiegen wurden. Seine mechanistische Physik wurde jedoch von
Nachfolgern als Argument gegen Astrologie instrumentalisiert: In einem Uhrwerk-Universum sei kein Platz für astrolo-
gische Einflüsse.
Die Verleumdung: Aufklärer wie Voltaire verspotteten Astrologie als "Aberglauben des Pöbels". Diese Polemik igno-
rierte bewusst die mathematische Komplexität astrologischer Berechnungen und die Tatsache, dass führende Astrono-
men wie Kepler selbstverständlich Astrologie praktizierten. Die Karikatur des dummen, betrügerischen Astrologen er-
setzte die differenzierte Auseinandersetzung.

Die Trennung von Astronomie und Astrologie
Bis ins 17. Jahrhundert waren Astronomie und Astrologie untrennbar – dieselben Personen praktizierten beides (Tycho
Brahe, Kepler, Galilei). Die künstliche Trennung erfolgte aus professionspolitischen Gründen: Astronomen wollten sich
als "echte" Wissenschaftler von "Scharlatanen" abgrenzen, um staatliche Förderung und akademische Anerkennung zu
erhalten.
Johannes Kepler: Der große Astronom, der die Planetengesetze formulierte, verdiente seinen Lebensunterhalt als Ho-
fastrologe und verteidigte Astrologie als "törichtes Töchterlein der Astronomie, ohne die die weise Mutter hungern
müsste". Seine differenzierte Position wurde von späteren Wissenschaftshistorikern verschwiegen oder als "Zugeständ-
nis an die Zeit" abgetan – eine bequeme Geschichtsfälschung.



Die französische Revolution: Aberglauben als Herrschaftsinstrument
Die Aufklärer attackierten Astrologie auch als Teil des "Aberglaubens", mit dem Kirche und Adel das Volk dumm hiel-
ten. Paradoxerweise übernahmen sie damit die gleiche Kontrollfunktion: Nur "wissenschaftlich" legitimiertes Wissen
sollte gelten – definiert von der neuen Elite der Akademiker. Der Machtwechsel, nicht die Herrschaft selbst, war das
Ziel.

6. Das 19. Jahrhundert: Materialismus und Positivismus

Auguste Comte und der szientistische Absolutheitsanspruch
Der Positivismus des 19. Jahrhunderts radikalisierte die Ablehnung. Auguste Comte erklärte nur noch empirisch Mess-
bares für wahr. Astrologie fiel durchs Raster – nicht weil sie widerlegt worden wäre, sondern weil sie nicht ins neue Pa-
radigma passte.
Die Machtfrage: Die entstehenden Naturwissenschaften kämpften um gesellschaftliche Anerkennung und Ressourcen.
Abgrenzung von "Pseudowissenschaften" wurde zum Werkzeug akademischer Identitätsbildung. Wissenschaft definier-
te sich zunehmend nicht durch Methoden, sondern durch Abgrenzung: Was wir nicht tun, ist unwissenschaftlich.

Der sozialdarwinistische Ton
Astrologiegläubige wurden als "primitiv" und "entwicklungsrückständig" diffamiert – ein Vokabular, das den Kolonia-
lismus und Sozialdarwinismus der Epoche spiegelt. Diese Rhetorik hatte nichts mit rationaler Kritik zu tun, sondern mit
Herabsetzung zur Machtsicherung.

7. Das 20. Jahrhundert: Systematische Diffamierung

Theodor W. Adorno: Kulturindustrie und Massenverblödung
Adornos Aufsatz "Aberglaube aus zweiter Hand" (1957) ist die wirkmächtigste intellektuelle Attacke des 20. Jahrhun-
derts. Astrologie wird als Instrument kapitalistischer Kulturindustrie denunziert, das die Massen entmündigt.
Die methodische Schwäche: Adorno analysierte keine seriöse Astrologie, sondern ausschließlich die Los Angeles
Times-Kolumne einer kommerziellen "Astrologin". Seine Generalisierung dieser Trivialastrologie auf das gesamte Feld
war wissenschaftlich unseriös – vergleichbar damit, Philosophie anhand von Glückskeks-Sprüchen zu beurteilen. Doch
die intellektuelle Autorität Adornos machte diese Polemik zum Standardargument linker Akademiker.
Die Verleumdung: Astrologen werden als bewusste Betrüger oder selbst Verblendete dargestellt, ihre Klienten als un-
mündige Opfer. Diese Herablassung offenbart elitären Dünkel: Das gebildete "Wir" durchschaut, was die dumme Masse
glaubt.

Karl Popper: Falsifikationskriterium als Ausschlussmechanismus
Poppers Abgrenzungskriterium zwischen Wissenschaft und Pseudowissenschaft (Falsifizierbarkeit) wurde zum Haupt-
argument gegen Astrologie. Doch dieses Kriterium ist selbst philosophisch umstritten und wird inkonsistent angewen-
det: Viele akzeptierte wissenschaftliche Theorien (z.B. Stringtheorie, Multiversen-Hypothesen) erfüllen es ebenfalls
nicht.
Die Funktion: Poppers Kriterium diente weniger der Erkenntnistheorie als der Grenzziehung wissenschaftlicher Ge-
meinschaften. Astrologie sollte aus dem Diskurs ausgeschlossen werden – nicht durch Widerlegung, sondern durch De-
finitionsmacht.

Paul Feyerabend: Die Entlarvung des Dogmatismus
Der Wissenschaftstheoretiker Paul Feyerabend kritisierte in "Erkenntnis für freie Menschen" (1978) genau diese Me-
chanismen: Die Ablehnung der Astrologie erfolge nicht aufgrund überlegener Argumente, sondern durch institutionelle
Macht. Feyerabend zeigte, dass viele vermeintlich "wissenschaftliche" Widerlegungen der Astrologie methodisch feh-
lerhaft waren und ideologischen Vorannahmen folgten.
Die Reaktion: Feyerabend wurde von der scientific community heftig angegriffen – was seine These bestätigte. Die
Verteidigung wissenschaftlicher Grenzen funktioniert oft aggressiver als die Wissenschaft selbst.

Die Nazi-Instrumentalisierung: Ein doppeltes Trauma
Die Nationalsozialisten nutzten Astrologie zunächst für Propagandazwecke (z.B. Nostradamus-Prophezeiungen), verbo-
ten sie später (1941) als "jüdisch-freimaurerische Geheimlehre". Diese widersprüchliche Haltung zeigt erneut: Ableh-
nung folgt politischer Opportunität.



Die Langzeitfolge: Nach 1945 galt Beschäftigung mit Astrologie in Deutschland als politisch verdächtig. Kritiker
konnten Astrologen pauschal mit Irrationalismus und totalitärer Gesinnung assoziieren – eine bis heute wirksame Ver-
leumdung, die historisch falsch ist (die Mehrzahl der Astrologen wurde von den Nazis verfolgt).

Die "Skeptiker"-Bewegung: Organisierte Ablehnung
Ab den 1970ern entstanden "Skeptiker"-Organisationen (CSICOP/CSI in den USA, GWUP in Deutschland), die sich
der Bekämpfung von "Pseudowissenschaften" verschrieben. Astrologie wurde Hauptziel.
Die Problematik: Diese Gruppen agierten weniger wissenschaftlich als ideologisch. Studien, die astrologische Effekte
nahelegten (z.B. Michel Gauquelins "Mars-Effekt"), wurden mit unfairen Methoden attackiert, unabhängige Repliken
verhindert oder ignoriert. Die "Skeptiker" verhielten sich oft unwissenschaftlicher als jene, die sie kritisierten – diktiert
von der Mission, Astrologie um jeden Preis zu diskreditieren.
Die Rhetorik: Begriffe wie "Scharlatanerie", "Betrug", "Volksverdummung" ersetzten sachliche Auseinandersetzung.
Astrologen wurden nicht als Diskussionspartner behandelt, sondern als zu bekämpfende Gegner.

8. Moderne wissenschaftliche Kritik: Berechtigt oder dogma-
tisch?

Das Argument der fehlenden Wirkungsmechanismen
Der häufigste Einwand: Es gebe keinen physikalischen Mechanismus, durch den Planeten menschliches Verhalten be-
einflussen könnten.
Die Problematik: Dies ist ein Zirkelschluss. Auch Gravitation, Elektromagnetismus und Quantenverschränkung waren
zunächst ohne Mechanismus bekannt – Phänomene wurden beobachtet, bevor sie erklärt werden konnten. Das Fehlen
einer Theorie widerlegt keine Beobachtung. Zudem: Die Forderung nach physikalischen Mechanismen setzt voraus,
dass nur Physik legitime Erklärungen liefern kann – ein reduktionistisches Weltbild, keine neutrale Wissenschaft.

Das Zwillingsproblem
Kritiker argumentieren: Zwillinge hätten gleiche Horoskope, aber unterschiedliche Schicksale.
Die Unredlichkeit: Kein seriöser Astrologe behauptet, Horoskope determinieren das Leben vollständig. Die Kritik atta-
ckiert einen Strohmann – eine simplifizierte Zerrversion der Astrologie, die so nicht praktiziert wird. Dies entspricht
dem Muster: Man widerlegt nicht Astrologie, sondern eine Karikatur davon.

Statistik-Studien: Methodische Probleme
Große Statistikstudien fanden keine Korrelation zwischen Sternzeichen und Persönlichkeit.
Die Differenzierung: Diese Studien testen ausschließlich Sonnenzeichen-Astrologie (populäre Zeitungshoroskope),
nicht die komplexe Geburtshoroskopie mit Aszendent, Häusern, Aspekten. Es ist, als würde man Psychologie testen, in-
dem man fragt: "Bestimmt der erste Buchstabe Ihres Namens Ihre Persönlichkeit?" Das Ergebnis ist erwartbar – und ir-
relevant für die tatsächliche Praxis.

Selektive Wahrnehmung und Bestätigungsfehler
Psychologen erklären Astrologieglaube durch kognitive Verzerrungen: Menschen erinnern Treffer, vergessen Fehltref-
fer.
Die Grenzen: Diese Erklärung ist nicht falsch, aber unvollständig. Sie setzt voraus, dass es keine echten Korrelationen
gibt – genau das, was bewiesen werden soll. Zudem: Derselbe Mechanismus erklärt auch, warum Kritiker keine Evi-
denz sehen, die ihrer Überzeugung widerspricht. Kognitive Verzerrungen wirken in beide Richtungen.

Das Legitime an der Kritik
Berechtigt ist: Astrologie hat kein konsistentes theoretisches Fundament, Vorhersagen sind oft vage, Rückschaufehler
häufig. Die Kommerzialisierung (Horoskop-Apps, Zeitungshoroskope) trivialisiert das Feld. Qualitätsstandards fehlen,
Scharlatanerie ist verbreitet.
Das Problem der Kritik: Diese berechtigten Einwände werden genutzt, um jegliche Beschäftigung mit Astrologie als
unwissenschaftlich zu brandmarken – ohne Differenzierung zwischen seriöser und trivialer Praxis. Das ist methodisch
unsauber und ideologisch motiviert.

9. Die psychologische Funktion der Ablehnung

Identitätsbildung durch Abgrenzung



Moderne Wissenschaftler, Rationalisten und Akademiker definieren ihre Identität oft durch Opposition: "Wir sind jene,
die nicht an Astrologie glauben." Diese Negatividentität erklärt die Vehemenz der Ablehnung besser als sachliche Argu-
mente.
Die emotionale Investition: Die aggressive Abwehr astrologischer Themen ist psychologisch auffällig. Würde es sich
um eine triviale Irrlehre handeln, würde man sie ignorieren. Die Heftigkeit der Reaktion deutet auf tiefere Ängste:
Angst vor Kontrollverlust (deterministische Weltsicht), Angst vor Statusverlust (wenn "Aberglauben" sich als valide er-
wiese, was bedeutete das für die eigene Expertise?), Angst vor der Relativierung des materialistischen Weltbilds.

10. Die Kontinuität der Machtfrage

Deutungshoheit als Herrschaftsinstrument
Von den römischen Kaisern über die Kirchenväter und Aufklärer bis zu modernen Wissenschaftsorganisationen zieht
sich ein roter Faden: Wer die Zukunft deuten, Sinn stiften und Orientierung geben kann, hat Macht über Men-
schen. Astrologie wurde bekämpft, weil sie diese Macht dezentralisiert – jeder kann mit Grundkenntnissen ein Horo-
skop erstellen, ohne Priester, Wissenschaftler oder Therapeuten.

Die Verleumdungen im Muster
Über Jahrhunderte wiederholen sich die Diffamierungsstrategien:

Dämonisierung (Kirchenväter: "Teufelswerk")
Pathologisierung (19./20. Jh.: "Aberglauben", "primitive Geisteshaltung")
Kriminalisierung (Moderne: "Betrug", "Scharlatanerie")
Soziale Herabsetzung (Adorno: "Massenverblödung"; Skeptiker: "für Dumme")

Diese rhetorischen Muster dienen nicht der Wahrheitsfindung, sondern der sozialen Ausgrenzung.

11. Fazit: Geschichte als Warnung
Die Geschichte der Astrologie-Ablehnung ist keine Geschichte des Sieges der Vernunft über den Aberglauben. Sie ist
eine Geschichte von Machtkämpfen um Deutungshoheit, sozialer Abgrenzung und intellektuellem Dogmatismus.
Die wiederkehrenden Muster:
1. Ablehnung erfolgt selten aus inhaltlicher Auseinandersetzung, sondern aus Konkurrenz um Einfluss
2. Kritiker nutzen Astrologie oft selbst oder dulden sie bei Eliten, während sie sie dem Volk verbieten
3. Verleumdungen (Dämon, Betrug, Dummheit) ersetzen sachliche Argumente
4. Wissenschaftliche Kritik ist oft methodisch unsauber und ideologisch vorgeprägt
5. Die Vehemenz der Ablehnung korreliert mit der Bedrohung etablierter Machtstrukturen
Für astrologisch Interessierte bedeutet dies:

Skepsis gegenüber pauschalen Verurteilungen ist berechtigt – die Geschichte zeigt, dass diese meist politisch moti-
viert waren
Gleichzeitig: Die berechtigten Kritikpunkte (fehlende Theorie, Qualitätsmängel, Kommerzialisierung) ernst nehmen
Differenzierung einfordern: zwischen seriöser und trivialer Astrologie, zwischen Methodik und Missbrauch
Sich bewusst sein, dass die Beschäftigung mit Astrologie immer auch eine Positionierung gegen herrschende Deu-
tungsmonopole bedeutet

Die Ablehnung der Astrologie war und ist weniger eine Frage der Wahrheit als eine Frage der Macht. Wer das versteht,
kann souveräner mit Kritik umgehen – und gleichzeitig selbstkritisch die eigenen Ansprüche überprüfen.


	Warum Astrologie von vielen Menschen abgelehnt und sogar verteufelt wird: Ein geschichtlicher Abriss
	Einleitung: Die Paradoxie der Ablehnung
	1. Die griechisch-römische Ambivalenz: Erste Kontrollversuche
	Philosophische Vorbehalte als Elitendiskurs
	Römische Astrologenverbote: Politische Kontrolle

	2. Die christliche Wende: Theologische Monopolisierung der Zukunft
	Die Kirchenväter: Augustinus und die Willensfreiheit
	Konzilsbeschlüsse: Institutionelle Verfestigung

	3. Mittelalter: Verbote bei gleichzeitiger Nutzung
	Das Paradox der kirchlichen Praxis
	Universitäre Astrologie vs. Volksastrologie

	4. Renaissance und Reformation: Neue Fronten
	Die Bulle "Coeli et terrae" (1586): Politische Ängste
	Luther und Calvin: Prädestination vs. Sterne

	5. Die Aufklärung: Triumph der mechanistischen Weltordnung
	Das neue Machtinstrument: "Wissenschaftlichkeit"
	Newtons Mechanik und die "Entzauberung"
	Die Trennung von Astronomie und Astrologie
	Die französische Revolution: Aberglauben als Herrschaftsinstrument

	6. Das 19. Jahrhundert: Materialismus und Positivismus
	Auguste Comte und der szientistische Absolutheitsanspruch
	Der sozialdarwinistische Ton

	7. Das 20. Jahrhundert: Systematische Diffamierung
	Theodor W. Adorno: Kulturindustrie und Massenverblödung
	Karl Popper: Falsifikationskriterium als Ausschlussmechanismus
	Paul Feyerabend: Die Entlarvung des Dogmatismus
	Die Nazi-Instrumentalisierung: Ein doppeltes Trauma
	Die "Skeptiker"-Bewegung: Organisierte Ablehnung

	8. Moderne wissenschaftliche Kritik: Berechtigt oder dogmatisch?
	Das Argument der fehlenden Wirkungsmechanismen
	Das Zwillingsproblem
	Statistik-Studien: Methodische Probleme
	Selektive Wahrnehmung und Bestätigungsfehler
	Das Legitime an der Kritik

	9. Die psychologische Funktion der Ablehnung
	Identitätsbildung durch Abgrenzung

	10. Die Kontinuität der Machtfrage
	Deutungshoheit als Herrschaftsinstrument
	Die Verleumdungen im Muster

	11. Fazit: Geschichte als Warnung


